
 

iv 
 

Abstrak 

Muhammad Iqbal Oki Akbar, 2025, Psikoterapi Sufistik Ibnu Qayyim Al-Jauziyah 

Untuk Mengatasi Depresi. Pembimbing: Assoc. Prof. Dr. Nur Hadi Ihsan, MIRKH  

Kata Kunci: Depresi, Dzikir, Kesehatan Mental, Muhasabah, Psikoterapi Sufistik.  

Depresi merupakan masalah kesehatan mental yang serius dan meluas, yang 

dialami oleh lebih dari 264 juta orang di seluruh dunia, termasuk 6,1% penduduk 

Indonesia. Angka-angka ini menunjukkan bahwa depresi bukan hanya masalah kesehatan 

mental individu, tetapi juga masalah sosial yang memerlukan perhatian serius. Dalam 

konteks ini, pencarian metode penyembuhan yang efektif dan holistik menjadi sangat 

penting. Masalah ini tidak hanya berdimensi psikologis, tetapi juga mencerminkan 

dimensi spiritual. Dalam tradisi penyembuhan sufistik klasik, Ibnu Qayyim al-Jauziyyah 

dikenal sebagai tokoh yang memberikan perhatian besar terhadap isu kesehatan mental, 

khususnya gangguan depresi, dan secara mendalam menulis tentang pengobatan 

penyakit-penyakit spiritual, sehingga menawarkan model alternatif dalam menghadapi 

depresi. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji efektivitas pendekatan psikoterapi sufistik 

dalam menangani gangguan depresi, dengan fokus utama pada dua praktik spiritual inti: 

muhasabah (introspeksi diri) dan dzikir (mengingat Allah). Kedua praktik ini dipilih 

karena memiliki akar yang kuat dalam tradisi tasawuf Islam dan telah banyak disebutkan 

dalam literatur klasik, termasuk oleh Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Muhasabah dipahami 

sebagai proses evaluasi diri yang mendalam yang mendorong pertobatan, kesadaran 

moral, dan penguatan hubungan spiritual. Praktik ini dinilai mampu membantu individu 

dalam merespon tekanan psikologis dengan lebih tenang dan penuh makna, terutama 

dalam situasi krisis emosional dan eksistensial. 

Penelitian ini merupakan studi kualitatif yang menggunakan metode deskriptif-

analitis dalam kerangka penelitian kepustakaan. Penelitian ini mengkaji konsep 

psikoterapi sufistik Ibn Qayyim dalam menangani depresi, berdasarkan karya-karyanya 

Ad-Dā’ wa ad-Dawā’ dan The Antidote to the Sick Heart. Pendekatan kritis juga 

diterapkan untuk menilai relevansi pemikirannya dalam konteks kesehatan mental 

kontemporer. 

Hasil penelitian ini adalah dzikir berfungsi sebagai bentuk mindfulness spiritual 

yang memperkuat ketenangan batin dan mengurangi gejala-gejala depresi seperti 

kecemasan dan rasa putus asa. Melalui repetisi nama-nama Allah dan kontemplasi makna 

ketuhanan, individu diarahkan untuk membangun keterhubungan yang lebih dalam 

dengan Tuhan sebagai sumber ketenangan. Dengan menggabungkan pendekatan klasik 

dan bukti empiris kontemporer, penelitian ini menyimpulkan bahwa muhasabah dan 

dzikir dapat menjadi bagian integral dalam model terapi yang holistik dan sesuai konteks 

budaya. Kedua praktik ini tidak hanya memperkuat aspek spiritual, tetapi juga berdampak 

langsung pada keseimbangan psikologis individu dalam menghadapi depresi. 

Sebagai kesimpulan, peneliti menyadari bahwa penelitian ini belum mencapai 

kesempurnaan; penelitian ini hanyalah sebuah upaya dan ikhtiar sederhana yang tentu 

tidak luput dari kekurangan. Peneliti berharap para akademisi di masa mendatang dapat 

melanjutkan dan mengembangkan penelitian ini agar menjadi kajian yang lebih 

komprehensif, lebih utuh, dan memiliki kualitas yang lebih baik. 



 

v 
 

Abstract 

Muhammad Iqbal Oki Akbar, 2025, Ibn Qayyim Al-Jauziyah's Sufistic Psychotherapy 

For Coping with Depression. Supervisor: Assoc. Prof. Dr. Nur Hadi Ihsan, MIRKH  

Keywords: Depressive Disorders, Dzikir, Sufistic Psychotherapy, Mental 

Health, Muhasabah. 

Depression is a prevalent and severe mental health issue that affects over 264 

million people worldwide, including approximately  6.1% of Indonesians. These figures 

approximately  that depression is not merely an individual psychological issue but also a 

social problem that requires serious attention. Searching for effective and holistic healing 

methods is very important in this context. This case isn’t only a psychological dimension, 

but also reflects a spiritual dimension. In classical Sufi healing, Ibn Qayyim al-Jawziyyah 

stands out as a scholar who gave significant attention to mental health issues, especially 

Depressive disorder and he extensively wrote about treatments for spiritual ailments, 

presenting an alternative model to cope a depression. 

This study aims to examine the effectiveness of a Sufi psychotherapeutic approach 

in addressing depressive disorders, with a primary focus on two core spiritual practices: 

muhasabah (self-introspection) and dhikr (remembrance of Allah). These practices were 

selected due to their deep roots in the Islamic Sufi tradition and their frequent mention in 

classical literature, including the works of Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Muhasabah is a 

profound self-evaluation process that encourages repentance, moral awareness, and the 

strengthening of one’s spiritual connection. This practice is considered effective in helping 

individuals respond to psychological stress with greater calm and meaningful reflection, 

particularly in times of emotional and existential crisis. 

This research is a qualitative study that uses a descriptive-analytical method within 

the framework of library research. It examines Ibn Qayyim’s concept of Sufistic 

psychotherapy in the treatment of depression, based on his works Ad-Dā’ wa ad-Dawā’ 

and The Antidote to the Sick Heart. A critical approach is also applied to assess the 

relevance of his ideas in contemporary mental health.  

The findings of this study is that dhikr functions as a form of spiritual mindfulness 

that enhances inner peace and reduces symptoms of depression, such as anxiety and 

hopelessness. Through the repetition of the Names of Allah and contemplation of divine 

meanings, individuals are guided to cultivate a deeper connection with God as the ultimate 

source of tranquillity. By integrating classical approaches with contemporary empirical 

insights, this study concludes that muhasabah (self-reflection) and dhikr can serve as 

integral components of a holistic and culturally relevant therapeutic model. These two 

practices not only strengthen the spiritual dimension but also have a direct impact on an 

individual’s psychological stability in dealing with depression. 

In conclusion, the researcher acknowledges that this study is not without 

limitations; it is merely an effort and a humble attempt that inevitably contains 

shortcomings. The researcher hopes that future scholars will further develop this work, 

enhancing and refining it to achieve a more comprehensive, complete, and higher-quality 

study. 


